
مورمونها

درس 13
کلیسای عیسی مسیحِ قدیسانِ آخرالزمان

آموزۀ نجات در فرقۀ مورمونها (بخش چهارم)
گناه، کفاره و بخشش
در انجیل میخوانیم که عیسی مسیح شاگردانش هشدار میدهد که از خمیرمایۀ فریسیان، صدوقیان و هیرودیس دوری کنند.
رئوس مطالب

1) سقوط انسان و گناه اولیه

2) کفاره، عادل شمرده شدن
3) فیض و بخشش خدا
4) ملکوت آسمان

آیا سقوط آدم چیز خوبی بود؟

مورمونها معتقدند که آدم و حوا قبل از سقوطشان فانی نبودند. باید در نظر داشت که مورمونها کلمۀ فانی را متفاوت با آنچه ما تعریف میکنیم میدانند. آنها فانی بودن را بر مبنای توانایی زاد و ولد داشتن میدانند نه مرگ و میر.
بنابراین به اعتقاد آنها آدم و حوا قبل از نااطاعتی از فرمان خدا قادر به زاد و ولد کردن نبودند.

گفته شده که آدم و حوا پس از اینکه گناه کردند فانی گردیدند. بنابراین به آنها توانایی زاد و ولد بخشیده شد. علاوه بر این، از آنجائیکه فرزندانی که آنها بدنیا میآوردند ارواح بدون جسم بودند و برای نائل شدن به مرحلۀ الوهیت نیاز به جسم داشتند سقوط آدم و حوا این فرصت را نیز به آنها داد که به این فرزندان اجسامی نیز داده شود. 

در واقع گناه باعث شد که اولاً انسان قادر به بارور و کثیر شدن گردد و سپس به آنها توانایی جسم پوشیدن را داد و این چیز خوبی بود! 

البته این آموزۀ انحراف فاحشی با آموزۀ کتابمقدس دارد چون خدا بلافاصله پس از آفرینش آدم و حوا به آنها فرمان داد تا بارور و کثیر شوند. بنابراین آنها در آن هنگام توانایی زاد و ولد را داشتند.

پیدایش 28:1 آنها را بركت داد و فرمود: «بارور و كثير شويد. نسل شما در تمام زمين زندگي كند و آن را تحت تسلّط خود درآورد. من شما را بر ماهيان و پرندگان و تمام حيوانات وحشي مي گمارم .
علاوه بر این خدا آدم و حوا را پس از نا اطاعتی شان تشویق نکرد بلکه آنها را داوری نمود.

پیدایش 16:3-19 و به زن فرمود: «درد و زحمت تو را در ايّام حاملگي و در وقت زاييدن بسيار زياد مي كنم . اشتياق تو به شوهرت خواهد بود و او بر تو تسلّط خواهد داشت .» و به آدم فرمود: «تو به حرف زنت گوش دادي و ميوه اي را كه به تو گفته بودم نخوري ، خوردي . به خاطر اين كار، زمين لعنت شد و تو بايد در تمام مدّت زندگي با سختي كار كني تا از زمين خوراک به دست بياوري. زمين خار و علفهاي هرزه خواهد رويانيد و تو گياهان صحرا را خواهي خورد. با زحمت و عرق پيشاني از زمين خوراک به دست خواهي آورد تا روزي كه به خاک برگردي، خاكي كه از آن به وجود آمدي. تو از خاک هستي و دوباره خاک خواهي شد.»
حال از مورمونها بپرسید:

· آیا خدا در پیدایش 28:1 به آدم و حوا امر نمیکند که بارور و کثیر شوند؟
· آیا این بدان مفهوم نیست که آدم و حوا قبل از سقوطشان در باب 3 پیدایش توانایی زاد و ولد را داشتند؟
· مطابق با پیدایش 16:3-19 آیا خدا از نافرمانی آدم و حوا راضی بود؟
گناه اولیه (Original Sin)
رهبران مورمونها بر این باورند که آدم و حوا مرتکب گناه نشدند بلکه آنچه آنها انجام دادند بخشی از نقشۀ خدا برای رستگاری آنها بود. در کتاب اصول انجیل مورمونها نوشته شده نقش آدم و حوا در طرح الهی این بود که فانی شدن را وارد دنیا کنند. در واقع، بر اساس الهیات مورمونها، نا اطاعتی آدم و حوا یک سقوط نبود بلکه بنوعی ترفیع محسوب میشود و این آنها را شریف ترین فرزندان پدر آسمانی میسازد.

 آقای Bruce McConkie یکی از رهبران مورمونها میگوید: انسان میتواند بدون اینکه گناه کند از فرمان خدا سرپیچی نماید. اگر چه آدم و حوا با خوردن میوۀ ممنوعه از دستور خدا سرپیچی نمودند اما این عمل آنها گناه محسوب نمیشود.
آقای جوزف اسمیت  موسس فرقۀ مورمونها نتیجه میگیرد که آنچه ما تحت عنوان "سقوط" میشناسیم عملیست قابل تقدیر چون در انجام ارادۀ خدا صورت گرفته است.

آقای Joseph fielding Smith یکی دیگر از رهبران مورمونها میگوید که من شخصاً نااطاعتی حوا را یک گناه نمیدانم بلکه آنرا برکتی از طرف خدا میبینم.  در نتیجه نااطاعتی از اوامر خدا همیشه گناه نیست.

آقای John Widtsoe یکی از رسولان مورمون میگوید: در انجیل واقعی عیسی مسیح چیزی بنام گناه اولیه وجود نداد. آنچه که به سقوط آنها معروف شده در واقع یک برکت پنهان بود. (دوم نفی 2:22-25).
همانطور که مشاهده میکنید این آموزه ها کاملاً مغایر با تعالیم کتابمقدس میباشد. در رومیان 12:5 میخوانیم:
رومیان 12:5  گناه به وسيله يک انسان به جهان وارد شد و اين گناه، مرگ را به همراه آورد. در نتيجه، چون همه گناه كردند مرگ همه را دربر گرفت.
مطابق با این آیه گناه توسط یک شخص یعنی آدم به این جهان وارد شد. کلام خدا نیز گناه را نافرمانی از خدا میداند.
اول یوحنا 4:3 هرکه گناه كند، قانون خدا را مي شكند، زيرا گناه چيزي جز شكستن قانون نيست.
رومیان 19:5 نیز به گناه اولیه اشاره میکند:

رومیان 19:5 و چنانکه بسياري در نتيجه بي اطاعتي يک نفر، گناهكار گشتند، به همان طريق، بسياري هم در نتيجه اطاعت يک نفر، کاملاً نيک محسوب خواهند شد.
پولس رسول در اول قرنتیان 21:15-22 نتیجۀ گناه را اینگونه بیان میکنید:

اول قرنتیان 21:15-22 زيرا چنانکه مرگ به وسيله يک انسان آمد، همان طور قيامت از مردگان نيز به وسيله يک انسان ديگر فرا رسيد. و همان طور كه همه آدميان به خاطر همبستگي با آدم مي ميرند، تمام کساني که با مسيح متّحدند، زنده خواهند شد.
از مورمونها بپرسید: 

· کلام خدا در رومیان 12:5 میگوید "گناه بوسیلۀ یک انسان وارد جهان شد" همچنین در رومیان 19:5 نیز میگوید که "بسیاری در نتیجۀ بی اطاعتی یک نفر گناهکار شدند" شما رد گناه اولیه را توسط مورمونها چگونه توجیه میکنید؟
رومیان 23:3 نیز میگوید که همه گناه کرده اند و از جلال خدا محرومند. واژۀ "همه" در اینجا شامل آدم و حوا نیز میشود. ما در رسالۀ رومیان میخوانیم که تمام نسل بشر در گناه سقوط کرده اند. علاوه بر این یوحنا در اول یوحنا 8:1 میگوید که:
اول یوحنا 8:1 اگر بگوييم كه بي گناه هستيم خود را فريب مي دهيم و از حقيقت دوريم.
ضمن اینکه آموزۀ مورمونها را مبنی بر رد گناه اولیه تکذیب میکنیم مناسب است که به آنها اشاره کنیم که کتاب مورمونها نیز به گناه اولیه اشاره میکند. (اگر چه کتاب مورمونها از نظر ما کاملا رد شده است).

2 نیفای 21:2 خدا به تمامی انسانها امر فرموده که توبه کنند چون در نتیجۀ گناه والدینشان (آدم و حوا) همه گم شده میباشند.

موسیا 19:3 انسان ذاتاً از سقوط آدم دشمن خدا بوده است و برای همیشه خواهد بود مگر اینکه خود را تسلیم روح القدس نماید و ذات انسانی خود را بیرون کرده از طریق کفارۀ مسیح خداوند مقدس گردد و مثل کودکی که تسلیم پدرش است، خود را به تسلیم ارادۀ خدا نماید.

از مورمونها بپرسید:

· لطفا از کتاب مورمونها بخش 2نیفای 21:2 را بلند بخوانید.
· حال لطفا کتاب موسیا 19:3 را بلند قرائت کنید.
· حال از آنجائیکه در کتاب تعالیم و عهدها 9:20 (مورمونها) آمده که کتاب مورمونها حاوی انجیل کامل است، مغایرت آنچه کتاب شما در رابطه با گناه اولیه میگوید را با آموزۀ رهبرانتان که آنرا تکذیب نموده اند چگونه توجیه میکنید؟
تغییر تعریف گناه

مورمونها تعریف گناه را چنان تغییر میدهند که به الهیاتشان بخورد. آنها گناه را قضاوت نادرست، اشتباه، نقص یا بی کفایتی میدانند. آنها بر این باورند که کودکان تا سن 8 سالگی یعنی سنی که قادر به جوابگویی باشند بیگناه  میباشند. به عقیدۀ آنها بچه ها ذاتاً خوب هستند و هیچ تمایلی به گناه ندارند. 

در صورتیکه کلام خدا میآموزد که انسان در گناه به این دنیا میآیند و ذات گناه آلود در حین زایمان به انسان منتقل میشود.
مزمور 5:51 من از روزي که به دنيا آمدم گناهکار بودم، از همان لحظه اي که نطفه ام در رحم مادرم بسته شد، به گناه آلوده بودم.
پیدایش 21:8 وقتي بوي خوش قرباني به پيشگاه خداوند رسيد، خداوند با خود گفت : «بعد از اين ، ديگر زمين را به خاطر انسان لعنت نخواهم كرد. زيرا خيال دل انسان حتّي از زمان كودكي بد است . ديگر همه حيوانات را هلاک نمي كنم ، چنانكه كردم .
در افسسیان 3:2 میخوانیم که ما ذاتاً فرزندان خشم و غضب خدا هستیم. عیسی مسیح نیز خود فرمود که انسان شرور است.
افسسیان 3:2 در آن زمان، ما همچون شما دستخوش شهوات جسماني و اسير تمايلات و افكار نفساني خود بوديم. درست مانند ساير آدميان ما نيز طبيعتاً سزاوار خشم و غضب خدا بوديم.
متی 34:12 اي مارها، شما كه آدمهاي شريري هستيد، چگونه مي توانيد سخنان خوب بگوييد؟ زيرا زبان از آنچه دل را پر ساخته است، سخن مي گويد.
و انسان مستعد انجام بزرگترین گناهان است.

مرقس 20:7-23 عيسي به سخن خود ادامه داده گفت: «آنچه كه آدمي را ناپاک مي سازد، چيزي است كه از وجود او صادر مي شود. چون افكار بد، از دل بيرون مي آيد يعني فسق، دزدي، آدمكشي، زنا، طمع، خباثت، فريب، هرزگي، حسادت، تهمت خودبيني و حماقت، اينها همه از درون بيرون مي آيند و انسان را ناپاک مي سازند.»
عیسی مسیح نیز در رابطه با انسان چنین میگوید:

لوقا 10:19 انسان تماماً گمشده است 
لوقا 10:15 انسان گناهکار است

لوقا 15:1 انسان  باید نزد خدا توبه و بازگشت کند

یوحنا 3:3، 5، 7 انسان باید تولد تازه یابد

عیسی مسیح گاهی گناه و وضعیت گناه آلود انسان را به چیزهای مختلف تشبیح میکند.

متی 16:23-26 نابینایی

متی 12:9 بیماری

یوحنا 34:8 بردگی

یوحنا 12:8 و 35:12-46 زندگی در تاریکی

لوقا 37:7-48 علاوه بر این مسیح فرمود که تمام انسانهای جهان آلوده به گناه میباشند و همه نزد خدا محکومند. 

مسیح فرمود که افکار درونی و اعمال آدمی هر دو محض شرارت است (متی 28:5). او نیز فرمود که انسان دروناً ناپاک است یعنی خیالات بد یعنی دزدی، قتل، زنا، طمع، نفرت، حیله، دشمنی، تهمت، خشم و نادانی از قلب او سرچشمه میگیرد (مرقس 21:7-23).

کلام خدا بما میگوید که خدا از این وضعیت نابسامان انسان باخبر است. او همۀ خطایا و گناهان ما را میشناسد. او از تمام افکار و اعمال ما باخبر است و انسان نمیتواند هیچ چیزی را از خدا مخفی نگاه دارد. (متی 18:22 و لوقا 8:6 و یوحنا 17:4-19). کلام خدا به وضوح مشخص نموده که گناه فقط یک اشتباه یا فقط یک قضاوت نادرست نیست بلکه هر نااطاعتی از فرمان خدا گناه محسوب میشود.

کفاره و نجات

الهیات دانان میگویند که درک ضعیف از گناه به یک درک ضعیف از نجات می انجامد. در این سخن هیچ استثنایی وجود ندارد. اگر مسئلۀ گناه کم اهمیت شود آنگاه اهمیت نیاز به نجات دهنده نیز کاهش می یابد. بنابراین تعجبی نیست که مورمونها نقش عیسی در نجات را چنان مهم نمیدانند. برای مورمونها کفاره فقط به مفهوم پیروزی مسیح بر مرگ میباشد. بعبارتی از دید مورمونها عیسی مسیح با پیروزی بر مرگ در غیرفانی بودن را بسوی آدمی گشود. او بهای اینکه ما بتوانیم از قبر برخیزیم را پرداخت نمود. پس عیسی مسیح ما را از مرگ ابدی نجات داد.

خیلی مهم است که بدانید از دید مورمونها عیسی مسیح ما را از اینکه برای همیشه بمیریم نجات داد. از دید آنها او بهای رستاخیز ما از مردگان را پرداخت کرد. پس نجات در الهیات مورمونها یعنی رستاخیز از مردگان. پس اهمیت کار مسیح از نظر مورمونها در این است که او به ما این امکان را بخشید که از قبر برخیزیم و بسوی خدا شدند و زاد و ولد آسمانی برخوردار شویم. در غیر اینصورت ما برای همیشه می مردیم و نیست می شدیم.

اعتقادات فوق با آموزۀ کتابقمدس در مورد کفاره تفاوت بسیار دارد. عیسی مسیح مفهوم کفاره بوضوح مشخص نموده است. کلام خدا بما میگوید ماموریت عیسی مسیح این بود که بجای ما بر روی صلیب کفاره شود تا بدینوسیله نجات یا حیات جاویدی را هیچ بشری نمیتواند برای خود بدست آورد را برایش مهیا گرداند.

عیسی مسیح فرمود که به این جهان آمده است تا بمیرد (یوحنا 27:12). او فرمود که مرگ او قربانی گناه است و خون او برای بخشش گناهان بسیاری ریخته میشود (متی 26:26-28). مرگ عیسی برایش بسیار اهمیت داشت چون میدانست بدون آن بشریت هلاک میشد (متی 25:16 و یوحنا 16:3) و انسان برای همیشه از خدا دور میماند. (متی 28:10 و 23:1 و 33:23 و 41:25 و لوقا 22:16-28).

او ماموریتش را اینچنین بیان نمود.

متی 28:20 پسر انسان نيز نيامد تا خدمت شود، بلكه تا خدمت كند و جان خود را در راه بسياري فدا سازد.»
لوقا 10:19 زيرا پسر انسان آمده است تا گمشده را پيدا كند و نجات دهد.»
یوحنا 17:3 زيرا خدا پسر خود را به جهان نفرستاد كه جهانيان را محكوم نمايد بلكه تا آنان را نجات بخشد.
او خود را به مثابه شبانی نیکو تشبیح میکند که نه تنها جان خود را برای گوسفندانش میدهد بلکه داوطلبانه این کار را میکند 
(یوحنا14:10، 17-18). من شبان نيكو هستم و خاصّان خود را مي‌شناسم و خاصّان من مرا مي‌شناسند. و از اين سبب پدر مرا دوست مي‌دارد كه من جان خود را مي‌نهم تا آن را باز گيرم. كسي آن از من نمي‌گيرد، بلكه من خود آن را مي‌نهم. قدرت دارم كه آن را بنهم و قدرت دارم آن را باز گيرم. اين حكم را از پدر خود يافتم.»
این دقیقاً کاریست که عیسی مسیح بر روی صلیب انجام داد یعنی جان خود را برای گناهان بشر به کفاره گذراندن (متی 53:26).

حتی دیگران نیز این حقیقت را در مورد عیسی میدانستند. وقتی عیسی مسیح به یحیی تعمید دهنده نزدیک میشد یحیی او را اینگونه توصیف نمود.

یوحنا 29:1  روز بعد، وقتي يحيي عيسي را ديد كه به طرف او مي آيد، گفت: «نگاه كنيد اين است آ ن برّه خدا كه گناه جهان را برمي دارد.
یحیی تعمید دهنده عیسی را بعنوان برۀ خدا معرفی میکند که گناهان بسیاری را کفاره میکند. اشعیا نبی نیز در این رابطه میفرماید:

اشعیا 7:53 با او، با خشونت رفتار شد، امّا او با فروتني آن را تحمّل کرد. مانند برّه اي که به کشتارگاه مي برند، و مانند گوسفندي که در حال پشم چيني ساکت است، او دهان خود را نگشود.
عادل شمرده شدن توسط ایمان
مورمونها شدیداً معتقدند که آموزۀ عادل شمرگی توسط ایمان یک آموزۀ غلط میباشد. آقای James E. Talmage  یکی از رهبران مورمونها در این رابطه میگوید 
البته بعد از تاکیدات فراوانی که مورمونها بر نقش اعمال در کسب نجات دارند هیچ بعید به نظر نمیرسد که آنها آموزۀ عادل شمرده شدن توسط ایمان را رد نمایند. جالب اینجاست که برای رد این آموزه مورمونها باید بسیاری از آیات عهدجدید را که خلاف آنرا ثابت میکند نیز نادیده بگیرند. ذیلاً به چند آیۀ نمونه اشاره میکنیم که نشان میدهند غیر ممکن است غیر ممکن است که انسان با رعایت شریعت بتواند عادل شمرده شود.

رومیان 28:3 زيرا ما به يقين مي دانيم كه به وسيله ايمان، بدون اجراي شريعت مي توانيم کاملاً نيک محسوب شويم.
رومیان 1:5 بنابراين چون از راه ايمان در حضور خدا نيک شمرده شده ايم، از صلح با خدا كه به وسيله خداوند ما عيسي مسيح برقرار گرديد، بهره مند هستيم.
غلاطیان 8:3 چون كلام خدا از پيش، زماني را مي ديد كه خدا غيريهوديان را از راه ايمان کاملاً نيک محسوب مي کند. قبلاً به ابراهيم بشارت داده گفت: «به وسيله تو تمام ملّتها بركت خواهند يافت.»
غلاطیان 21:3 بنابراين آيا شريعت با وعده هاي خدا سازگار نيست؟ ابداً! زيرا اگر شريعتي داده شده بود كه قادر به بخشيدن حيات بود، البتّه نيكي مطلق نيز به وسيله شريعت ميسّر مي شد.
غلاطیان 24:3 به اين ترتيب شريعت دايه ما بود كه ما را به مسيح برساند تا به وسيله ايمان کاملاً نيک محسوب شويم،
متون نوشته های عهدجدید همگی در تائید این حقیقتند که انسان با رعایت شریعت نمیتواند رستگار گردد بلکه تنها چیزی که برای نجات و رستگاری انسان کفایت میکند ایمان به عیسی مسیح میباشد. آیات نمونه برای این بخش از آموزه بشرح زیر میباشند.

یوحنا 15:3 تا هرکس به او ايمان بياورد صاحب حيات جاودان گردد.
یوحنا 24:5 يقين بدانيد، هرکه سخنان مرا بشنود و به فرستنده من ايمان آورد، حيات جاوداني دارد و هرگز محكوم نخواهد شد، بلكه از مرگ گذشته و به حيات رسيده است.
یوحنا 25:11 عيسي گفت: «من قيامت و حيات هستم. کسي که به من ايمان بياورد حتّي اگر بميرد، حيات خواهد داشت؛
یوحنا 46:12 من نوري هستم كه به جهان آمده ام تا هرکه به من ايمان آورد در تاريكي نماند،
تاکید کنید که اگر نجات فقط بتوسط ایمان حاصل نمیشد پس تمام گفته های مسیح در انجیل یوحنا باید دروغ باشد.

از مورمونها بپرسید: 

· آیا بنظر شما اگر نجات توسط اعمال حاصل میشد گفته های مسیح مبنی بر نجات فقط توسط ایمان به او دروغ نمیبود؟
البته به مورمونها بگوئید که اعمال آدمی از اهمیت بسیار والای برخوردار است چون بدون اعمال نیک ایمان مرده است. اما آنها قادر به نجات دادن شخص نیستند.

مسیحیان بخاطر اینکه نجات دارند اعمال نیک انجام میدهند نه برای اینکه نجات بیابند. بنابراین اعمال نیک شرط نجات نیستند بلکه نتیجۀ آن میباشند.

یعقوب باب 2 نیز در این رابطه توضیح میدهد که ایمان بدون عمل مرده است. پس انسان توسط ایمانی که در عمل کار میکند نجات می یابد. بعبارتی ایمان نجاتبخش ایمانیست که عمل میکند.

نقش فیض

در الهیات مورمونها فیض یعنی قدرت خدا که بما توانایی میبخشد تا در مسیر الوهیت و به جلال رسیدن تلاش کنیم. خیلی مهم است که بدانیم در الهیات مورمونها فیض خدا به تنهایی باعث رستگاری انسان نمیشود. آقای Spencer W. Kimball در این رابطه میگوید:

یکی از دروغ های شیطانی این است که انسان تنها با فیض خدا بتوسط ایمان بمسیح  نجات می یابد.

کلام خدا بر این آموزه تاکید دارد که نجات از طریق فیض خدا بتوسط ایمان حاصل میشود.

افسسیان 8:2-9 زيرا به سبب فيض خداست كه شما از راه ايمان نجات يافته ايد و اين كار شما نيست بلكه بخشش خداست. اين نجات نتيجه کارهاي شما نيست، پس هيچ دليلي وجود ندارد كه كسي به خود ببالد.
تیطس 5:3 او ما را نجات داد. امّا اين نجات به خاطر کارهاي نيكويي كه ما كرديم نبود، بلكه به سبب رحمت او و از راه شستشويي بود كه به وسيله آن، روح القدس به ما تولّد تازه و حيات تازه بخشيد.
رومیان 20:3 زيرا هيچ انساني در نظر خدا با انجام احكام شريعت نيک شمرده نمي شود. كار شريعت اين است كه انسان گناه را بشناسد.
غلاطیان 16:2  خوب مي دانيم كه هيچ کس با اجراي مقرّرات شريعت در حضور خدا کاملاً نيک محسوب نمي شود. بلكه فقط بر اثر ايمان به عيسي مسيح نيک محسوب مي گردد. ما خود نيز به مسيح عيسي ايمان آورديم تا به وسيله ايمان و نه با اجراي شريعت نيک شمرده شويم. نه فقط ما بلكه هيچ بشري از راه انجام احكام شريعت نمي تواند نيک محسوب شود.
باید به مورمونها تاکید نمود که فیض خدا (یعنی بخششی که خدا بدون در نظر گرفتن استحقاق ما بما میدهد). 
رومیان 6:11  اگر اين از فيض خداست، ديگر بسته به کارهاي انساني نيست و امّا اگر به کارهاي انسان مربوط است، ديگر فيض معنايي نخواهد داشت.
از مورمونها چنین سوال نمائید:

· لطفاً رومیان 6:11 را بلند بخوانید.
· آیا متوجه میشوید که پولس رسول در این آیه کاملاً حساب فیض و ایمان را از هم جدا نموده است؟
· سپس افسسیان 8:2-9 را برایشان بخوانید.
               افسسیان 8:2-9 محض فیض نجات یافته اید، بوسیلۀ ایمان و این از شما نیست 

               بلکه بخشش خداست، و نه از اعمال تا هیچ کس فخر نکند.
شاید بهتر باشد که به آنها متذکر شوید که خدا نه تنها نجات بلکه عطایای روح القدس را نیز با فیض خود به ایمان میبخشد نه اعمال یا شایستگی آنها.

رومیان 4:4-5 شخصي كه کار مي کند، مزد مي گيرد و مزد او هديه به حساب نمي آيد؛ بلكه حقّ اوست كه بايد به او پرداخت شود. و امّا مردي كه كار نمي کند بلكه به خدايي كه حتّي شخص خداناشناس را کاملاً نيک مي گرداند ايمان مي آورد، ايمان او نيكي مطلق به حساب مي آيد.
کسب بخشش الهی
بخشش الهی در الهیات مورمونها بسادگی بدست نمیآید. کتاب راهنمای اصول انجیل مورمونها میگوید:

خدا تا زمانی که قلبمان از رنجش، نفرت و احساسات بد نسبت به دیگران پاک نشده ما را نخواهد بخشید. 

آقای Bruce McConkie یکی دیگر از رهبران مورمونها میگوید:

بخشش کامل خدا فقط شامل کسانی میگردد که تماماً قلب خود به او تسلیم کنند و همۀ اوامر او را اطاعت نمایند.

کسب بخشش الهی در الهیات مورمونها مستلزم انجام اعمال نیک بسیار است. فرقۀ مورمونها از اعضایش درخواست اعمال زیادی برای رستگار شدن مینماید و علاوه بر آن از آنها میخواهد که تماماً خود را با فروتنی کامل تسلیم کنند.
در مقابل آن کلام خدا را داریم که چنین میگوید:

عبرانیان 17:10-18 و بعد از آن مي فرمايد: «من هرگز گناهان و خطاياي آنان را به ياد نخواهم آورد.» پس وقتي اين گناهان آمرزيده شده اند ديگر نيازي به قرباني گناه نيست.
مزمور 1:32-2 خوشا به حال کساني که گناهانشان آمرزيده و خطاهايشان بخشيده شده است. خوشا به حال کسي که خداوند او را مجرم نشمارد و کسي که در او مکر و حيله اي نيست.
افسسیان 7:1 از راه اتّحاد با مسيح و به وسيله خون اوست كه ما رهايي يافته، و گناهان ما بخشيده شد و چقدر عظيم است آن فيضي كه خدا
میکاه 19:7  دوباره بر ما مهربان مي شوي. گناهان ما را در زير قدمهايت پايمال مي کني و همه را در اعماق دريا مي افکني.
مزمور 11:103-12 زيرا به اندازه اي که آسمان از زمين بلندتر است، به همان قدر محبّت پايدار خداوند بر آناني که او را گرامي مي دارند، عظيم است. به اندازه اي که مشرق از مغرب دور است، به همان قدر گناهان ما را از ما دور مي سازد.
از مورمورنها بپرسید:

· آیا متوجه تفاوت آموزۀ بخشش بین مورمونها و آنچه کتابمقدس میگوید هستید؟
· آیا میخواهید بدانید که چطور عیسی مسیح گناهان شما را میآمرزد؟
· آیا میخواهید که شهادت زندگی مرا بدانید؟
آقای LeGrand Richards که یکی از رهبران مورمونهاست میگوید: 
یکی از بزرگترین خطاهای مسیحیان آموزۀ آنها در مورد بهشت و جهنم است. آنها معتقدند که تمام کسانیکه به بهشت میروند یکسان پاداش میگیرند و تمام کسانیکه به جهنم میروند یکسان عذاب میکشند.

مورمونها بر این عقیده اند که در انتهای زمان مردم به یکی از این سه مکان خواهند رفت.

1) ملکوت آسمان

2) ملکوت زمینی
3) ملکوت تاریکی (Telestial)
هر کس بر مبنای لیاقت و شایسگی که داشته باشد به یکی از این سه مکان خواهد رفت. آقای John Widtsoe که یکی از رسولان مورمون میباشد در کتابی تحت عنوان شواهد و اصلاحات نوشته است:
اعمال یک شخص در مقابل پدر پر محبت تعیین کنندۀ داوری نهایی او در رابطه با اینکه آیا او باید وارد ملکوت آسمانی، زمینی یا تاریکی شود.

ملکوت آسمان

مورمونها بر این باورند که ملکوت آسمان که رفیع ترین درجۀ جلال میباشد مکان تجمع مورمونهای وفادار میباشد. ساکنین این بخش از ملکوت عادلانی میباشند که وفادارانه احکام خداوند را نگاه داشتند و از گناهانشان پاک گردیده اند. همچنین کودکانی که قبل از سن هشت سالگی میمیرند در اینجا میباشند. اینجا مکانیست که مورمونها با پدر آسمانی و عیسی مسیح زندگی خواهند کرد. این ملکوت دارای سه درجه میباشد.

1) بالاترین درجه: در این درجه همه به الوهیت رسیده اند و تشکیل خانوادۀ الهی داده اند و فرزندان روحانی ای تولید نموده اند که بتوانند به مرحلۀ خدایی برسند.

2) درجۀ متوسط: ساکنین این بخش از ملکوت آسمان هنوز کشف نشده است.

3) کمترین درجه: در اینجا مورمونهایی هستند که موفق به ازدواج در معبد نشده اند. آنها خادم خواهند شد.

آقای Bruce McConkei در رابطه با شرط ورود به این مرحله از ملکوت آسمان چنین میگوید:
افرادی به این بخش از ملکوت آسمان راه می یابند که تماماً احکام انجیل آسمانی را انجام داده باشند. این احکام شامل توبه و تعمید آب میباشد. 
ملکوت زمینی

مطابق بر آموزۀ مورمونها این بخش از ملکوت اختصاص داده شده با افرادی غیر مورمون که زندگی اخلاقی داشته اند. یعنی از لحاظ اخلاقی آدمهای سالمی بوده اند و مورمونهایی که وفادار نبودند یعنی مطابق با استاندارد و تعهدات مورمونها زندگی نکردند. در این ملکوت هیچ کس متاهل نیست. این بخش از ملکوت به چهار درجه تقسیم بندی شده است. 
1. افراد متعهد که بدون شریعت می میرند

2. آنهائیکه پیام انجیل را در این دنیا رد میکنند.
3. افراد قابل احترامی که در دنیا زندگی کردند. 
4. اعضای کلیسای مورمون که در زندگی روحانی شان به کلیسای مورمون وفادار نبودند و به کلیسا تعهداتشان را عمل نکردند.
ملکوت تلستیال Telestial Kingdom /

ملکوت تلستیال پائین ترین درجۀ ملکوت است که سرنوشت اکثر مردم است. اینجا نیز مثل ملکوت زمینی هیچ کس ازدواج نکرده است. اما هنوز قدری جلال در اینجا نیز دیده میشود.
آقای MacConkie میگوید:

اکثر مردم بالغ که از زمان آدم تا کنون زندگی کرده اند در این بخش از ملکوت بسر خواهند برد. آنها اشخاصی هستند که به رسم دنیا زیستند. یعنی جسمانی بودند، احساسی  و شیطانی بودند. بجای پذیرفتن پیام انجیل، فلسفه های باطل این دنیا را انتخاب کردند، دروغ گویند، دزدی میکنند، زناکار و جادوگری میکنند، کافرند و قتل میکنند.

طبق الهیات مورمونها آدمها قبل از راه یافتن به ملکوت تلستیال باید موقتاً در جهنم زجر بکشند. پس از اینکه مردم بخاطر گناهانشان زجر کشیدند به ملکوت تلستیال راه خواهند یافت.

ظلمت خارجی

ظلمت خارجی اصطلاحیست که مورمونها برای مجازات پس از مرگ استفاده میکنند و شباهت زیادی به جهنمی دارد که در کتابمقدس از آن صحبت شده است. این مکانیست که فرزندان هلاکت به آنجا میروند.

آلما 13:40-14 میخوانیم.

سپس ارواح شریران که هیچ شراکتی با روح خدا ندارند که بد را به خوبی ترجیح دادند و روح شیطان وارد آنان شد وارد ظلمت خارجی خواهند شد. جایی که گریه و شیون و فشار دندان خواهد بود. این بخاطر شرارتشان است که توسط شیطان اسیر شدند. این مکان ترسناک و مهیب نشان غضب خدا بر آنان است. این وضعیت ارواح کسانیست که در گناه زندگی کردند. شریران در ظلمت خارجی تا زمان رستاخیز خواهند ماند.

برای مورمونها جهنم یا ظلمت خارجی یک مکان موقت برای عذاب کشیدن است. تصور آنها از جهنم عذاب جاودانه نیست.

آقای James Talmage در رابطه با جهنم میگوید:

هیچ روحی بیش از زمان مقرر در جهنم باقی نخواهد ماند. ارواحی که در جهنم هستند آنقدر در جهنم عذاب خواهند کشید تا عدالت خدا در مورد آنها انجام شود. پس از اینکه جریمۀ خود را پرداخت کردند درب جهنم برایشان گشاده خواهد شد. آنگاه آنها پاک خواهند بود و به طبقه ای که در ملکوت آسمان تعلق دارند خواهند پیوست.
---   استدلال از کلام خدا   ---

فقط دو سرنوشت وجود دارد

در کلام مکرراً میبینیم که انسانها به دو طبقۀ  نجات یافتگان و نجات نیافتگان یا ایمانداران و بی ایمانداران تقسیم بندی میکند و سرنوشت هر شخص را با یکی از این دو گروه مشخص مینماید، بطوریکه ایمانداران به ملکوت اسمان و بی ایمانان به جهنم خواهند رفت. به آیات زیر در این رابطه توجه کنید.
متی 30:13 بنابراين من براي آنان در قالب مثلها صحبت مي کنم، زيرا آنان نگاه مي کنند ولي نمي بينند و گوش مي دهند ولي نمي شنوند و نمي فهمند.
متی 49:13 در آخر زمان نيز چنين خواهد بود. فرشتگان مي آيند و بدكاران را از ميان نيكان جدا ساخته،
متی 32:25 و تمام ملل روي زمين در حضور او جمع مي شوند. آنگاه او مانند شباني كه گوسفندان را از بُزها جدا مي کند، آدميان را به دو گروه تقسيم خواهد كرد.
لوقا 26:16 امّا كار به اينجا تمام نمي شود شِكاف عميقي ميان ما و شما قرار دارد. هرکه از اين طرف بخواهد به شما برسد نمي تواند از آن بگذرد و كسي هم نمي تواند از آن طرف پيش ما بيايد.'
پس با توجه به آیات فوق و بسیاری آیات دیگر مشابه میبینیم که کلام خدا بطور مشخص اشاره به دو گروه انسان با فقط دو سرنوشت متفاوت برای زندگی پس از مرگ میکند.

اعمال 31:16 پاسخ دادند: «به عيسي خداوند ايمان آور كه تو با اهل خانه ات نجات خواهي يافت.»
از مورمونها بپرسید:

· لطفاً آیات متی 30:13، متی 49:13، متی 32:25 و لوقا 26:16 را بلند بخوانید؟
· آیا بنظر شما تمام این آیات فقط به دو گروه از افراد با دو سرنوشت اشاره نمیکنند؟ 
لازم به ذکر است که منظور کلام خدا از افراد نجات نیافته تمامی کسانیست که از ادیان و مذاهب دیگر به عیسی مسیح ایمان نیاوردند و شاید هم در مذهب خود عادل و افراد خوبی باشند و اعمال نیک بجا آوردند. (برای مطالعۀ بیشتر میتوان به رسالۀ رومیان مراجعه نمود).

عدالت خدا و درجات عذاب در جهنم

جلوتر اشاره کردیم که یکی از ایراداتی که مورمونها به آموزۀ جهنم و عذاب جاودانه میگیرند این است که چرا خدا باید تمام گناهکاران را با یک درجه عذاب مجازات نماید در صورتیکه این با عدالت خدا ناسازگار است.

در پاسخ به آنها باید گفت که ما مسیحیان معتقد نیستیم که همۀ کسانیکه به جهنم میروند یکجور عذاب خواهند کشید. بلکه از کلام خدا میفهمیم که در جهنم درجات مختلف عذاب وجود دارد. مثلاً شخصی مثل هیتلر با یک شخص عادی که به مسیح ایمان نیاوده یکجور عذاب نخواهند کشید. برای روشن شدن موضوع به آیات زیر توجه کنید.

متی 15:10 بدانيد كه در روز قيامت حالت سدوم و غموره از آن شهر بهتر خواهد بود.
متی 21:11-24 گفت: «واي بر تو اي خورزين و واي بر تو اي بيت صيدا، اگر معجزاتي كه در شما انجام شد در صور و صيدون انجام مي شد، مدّتها پيش از اين، پلاس پوش و خاكسترنشين توبه مي کردند. امّا بدانيد كه در روز قيامت براي صور و صيدون بيشتر قابل تحمّل خواهد بود تا براي شما. و امّا تو اي كفرناحوم كه سر به آسمان كشيده اي! به دوزخ سرنگون خواهي شد، زيرا اگر معجزاتي كه در تو انجام شد در سدوم انجام مي شد، آن شهر تا به امروز باقي مي ماند. امّا بدان كه در روز قيامت براي شهر سدوم بيشتر قابل تحمّل خواهد بود تا براي تو.»
متی 27:16 پسر انسان با جلال پدر خود همراه با فرشتگان مي آيد و به هرکس بر طبق کارهايش پاداش مي دهد.
لوقا 47:12-48 «غلامي كه خواسته هاي ارباب خود را مي داند و با وجود اين براي انجام آنها هيچ اقدامي نمي کند با شلاّق ضربه هاي بسيار خواهد خورد. امّا کسي که از خواسته هاي اربابش بي خبر است و مرتكب عملي مي شود كه سزاوار تنبيه مي باشد، ضربه هاي كمتري خواهد خورد. هرگاه به كسي زياده داده شود از او زياد مطالبه خواهد شد و هرگاه به كسي زيادتر سپرده شود، از او زيادتر مطالبه خواهد شد.
عبرانیان 29:10 پس اگر كسي پسر خدا را تحقير نموده و خوني را كه پيمان بين خدا و انسان را اعتبار بخشيده و او را از گناهانش پاک ساخته است، ناچيز شمارد و به روح پرفيض خدا اهانت نمايد، با چه كيفر شديدتري روبه رو خواهد شد!
مکاشفه 11:20-15 آنگاه تخت سفيد بزرگي را ديدم كه شخصي بر آن نشسته بود. آسمان و زمين از حضور او گريخت و ديگر اثري از آنها نبود. و مردگان را ديدم كه همه از بزرگ و كوچک در مقابل تخت ايستاده بودند و كتابها باز مي شد. در اين وقت كتاب ديگري كه همان دفتر حيات است گشوده شد. مردگان بر طبق آنچه در كتابها نوشته شده بود يعني مطابق کارهاي خود داوري شدند. دريا، مردگان خود را تحويل داد و مرگ و دنياي مردگان نيز مردگاني را كه در خود نگاه داشته بودند، پس دادند. آنها از روي کارهايشان داوري شدند. آنگاه مرگ و دنياي مردگان به درياچه آتش افكنده شد. (اين درياچه آتش، مرگ دوم است.) و هرکس كه نامش در دفتر حيات نوشته نشده بود، به درون آن افكنده شد. 

مکاشفه 12:22 عيسي مي گويد: «آري، من بزودي مي آيم و براي هرکس طبق کارهايش پاداشي با خود خواهم آورد.
· لطفاً متی 15:10 و 21:11-24 و لوقا 47:12-48 و عبرانیان 29:10 را بلند بخوانید؟
· آیا بنظر شما این آیات بما نمیگویند که در جهنم هر کس بنا به اعمالش مجازات میشود و عذاب افرادی که در آنجا هستند شدت و ضعف دارد؟
عدالت خدا و پاداش در بهشت

نه تنها در جهنم درجات عذاب مختلف وجود دارد بلکه در بهشت نیز ایمانداران به درجات مختلف پاداش خواهند گرفت. وقتی عیسی مسیح به جهان باز آید ایمانداران را نسبت به اعمالشان پاداش خواهد داد.

به آیات زیر توجه کنید.
اول قرنتیان 11:3-15  زيرا شالوده ديگري، غيراز آنچه ريخته شد، نمي توان گذاشت و آن شالوده عيسي مسيح است. بعضي ها وقتي روي آن شالوده بنايي مي سازند، طلا و نقره و سنگهاي عالي بكار مي برند و اشخاص ديگر از چوب و گياه و كاه استفاده مي کند. ولي چگونگي كار هرکس آشكار خواهد شد، زيرا روز داوري آن را ظاهر خواهد ساخت. چون آن روز با آتش همراه خواهد بود و آتش كيفيّت كار همه را مي آزمايد و ماهيّتش را نشان مي دهد. اگر آنچه را كه آدمي بر روي آن شالوده ساخته است از آتش سالم بيرون آيد، آن شخص پاداش خود را خواهد يافت. امّا اگر كارهاي دست او سوخته شود، پاداش خود را از دست خواهد داد، ولي خود او نجات خواهد يافت. مانند کسي که از ميان شعله هاي آتش گذشته و نجات يافته باشد.
دوم قرنتیان 10:5 زيرا همه ما همان طور كه واقعاً هستيم، بايد روزي در مقابل تخت داوري مسيح بايستيم تا مطابق آنچه كه با بدن خود کرده ايم - چه نيک و چه بد- جزا بيابيم.
بنابراین ایرات مورمونها بر مسیحیان که میگویند بهشت و جهنم مسیحیان مغایر با عدالت خداست کاملاً بی اساس است چون آنها درجات مختلفی را که ما از کلام خدا در عذاب و یا پاداش خدا معتقدیم را در نظر نمیگیرند.

تمام نجات یافتگان در یک مکان با مسیح خواهند بود

عیسی مسیح در یوحنا 26:12 کاملاً مشخص نمود که خادمین یا پروانش هر جایی که او باشد آنها نیز خواهند بود.

یوحنا 26:12 اگر کسي مي خواهد مرا خدمت كند بايد به دنبال من بيايد و هرجا من باشم، خادم من نيز در آنجا با من خواهد بود و اگر کسي مرا خدمت كند پدر من او را سرافراز خواهد كرد.
او در اینجا اصلاً به سه ملکوت اشاره نمیکند. تمام کسانیکه به مسیح ایمان دارد وارث ملکوت او خواهند بود و برای همیشه با او خواهند بود.
غلاطیان 29:3 و اگر متعلّق به مسيح هستيد، فرزند ابراهيم و مطابق وعده خدا، وارث او هستيد. 
تیطس 7:3 تا به وسيله فيض او کاملاً نيک محسوب شده و مطابق اميد خود، وارث حيات جاوداني گرديم.
یعقوب 5:2 اي دوستان عزيز گوش دهيد، مگر خدا فقيران اين جهان را برنگزيده است تا در ايمان، دولتمند و وارث آن ملكوتي باشند، كه او به دوستداران خود وعده داده است؟
در رومیان 21:3 -22 میخوانیم که عدالت خدا در دسترس هر کس که به عیسی مسیح ایمان آورد خواهد بود.

رومیان 21:3-22 امّا اكنون نيكي مطلق خدا كه تورات و انبيا بر آن شهادت داده اند آشکار شده است. خدا بدون در نظر گرفتن شريعت و فقط از راه ايمان به عيسي مسيح همه ايمانداران را نيک مي شمارد، زيرا هيچ تفاوتي نيست،
علاوه بر این عیسی مسیح خود فرمود که هر کس به او ایمان بیاورد جز یک گله میباشد. در اینجا گله تشبیهی است که مسیح برای ملکوت بکار برده است. پس منظور از یک گله و یک شبان، یک ملکوت و یک پادشاه است.

یوحنا 16:10 من گوسفندان ديگري هم دارم كه از اين گلّه نيستند، بايد آنها را نيز بياورم. آنها صداي مرا خواهند شنيد و يک گلّه و يک شبان خواهند شد.
اول قرنتیان 40:15-42 – سه ملکوت در جلال
اول قرنتیان 40:15-42 اجسام آسماني با اجسام زميني فرق دارند و زيبايي هاي آنها نيز با هم متفاوت است. زيبايي خورشيد يک جور است و زيبايي ماه و ستارگان نحوي ديگر و حتّي در ميان ستارگان زيبايي هاي گوناگون يافت مي شود. زنده شدن مردگان نيز چنين خواهد بود: آنچه به خاک سپرده مي شود فاني است و آنچه برمي خيزد فناناپذير است.
آموزۀ مورمونها: آقای Bruce MacConkie یکی از رهبران مورمونها در رابطه با این آیات میگوید.
برخلاف تعالیم مسیحیان دیگر در آسمان ملکوتهای مختلف وجود دارد و ارواحی که پس مرگ برمیخیزند وارد یکی از این بخشهای ملکوت میگردند. (البته بجز فرزندان هلاکت)

آموزۀ کتابمقدس: اولین نکته ای که باید در اینجا به مورمونها متذکر شد این است که در این آیات هیچ اشاره ای به ملکوت زمینی یا ملکوت سلستیال (ظلمت خارجی) نشده است. آنها در تفسیر این بخش از کلام واژگانی را استفاده میکنند که اصلاً به آنها اشاره نشده است.
از آیۀ 35 میفهمیم که موضوع اصلی اول قرنتیان 40:15-42 در پاسخ به سوال فوق است.

اول قرنتیان 35:15 مردگان چگونه زنده مي شوند و با چه نوع بدني ظاهر مي شوند؟
پولس رسول از آیۀ 36 به بعد این سوال پاسخ میدهد. پس پولس به بدنها زنده شده اشاره میکند اما هیچ سخنی از ملکوت های مختلف نیست. تنها اشاره ای که پولس در اینجا میکند مقایسه ای بین بدنهای زمینی و بدنهای قیام کرده است. او میگوید که بدنهای زمینی ما فانی، ناقص، سقوط کرده (در گناه) و ضعیف میباشند اما بدنهای آسمانی ما درست برعکس فناناپذیر، کامل و قدرتمندند.
اگر به مقایسه ای که پولس رسول در آیات بین 40 الی 50 انجام میدهد توجه کنید متوجه خواهید شد که هیچ اشاره ای به ملکوت های مختلف نمکیند.

جدول مقایسۀ بدنهای زمینی با بدنهای قیام کردۀ آسمانی

اول قرنتیان 35:15-58
	بدنهای قبل از رستاخیز
	بدنهای بعد از رستاخیز
	آدرس آیه

	زمینی
	آسمانی
	اول قرنیتان 40:15

	مرگ
	ابدی
	اول قرنیتان 42:15

	ضعف
	قدرت
	اول قرنیتان 43:15

	طبیعی
	روحانی
	اول قرنیتان 44:15

	فنا
	بقا
	اول قرنیتان 53:15


از مورمونها بپرسید:
· سوالی که پولس در اول قرنتیان 35:15 مطرح میکند چیست؟ آیا بنظر شما ادامۀ بحث در پاسخ به این سوال نیست؟
· آیا شما هیچ اشاره ای به ملکوتهای مختلف میبینید؟
بدون شک مورمونها به خورشید و ماه و ستارگان اشاره خواهند کرد که چطور هر کدام از آنها جلام خاص خود را دارا میباشند. اما در پاسخ باید اذعان داشت که در اینجا پولس بسادگی جلال شکوه اجرام آسمانی (خورشید و ماه و ستارگان) را با اجسام زمینی (حیوانات، ماهی و پرندگان) مقایسه میکند تا تفاوت جلال بدنهای آسمانی را با  بدنهای زمینی درک کنیم.
متی 43:13 در آن زمان نيكان در پادشاهي پدر خود مانند خورشيد خواهند درخشيد. هرکه گوش شنوا دارد بشنود.
دانیال 3:12 حکيمان همانند آفتاب خواهند درخشيد و کساني که مردم را به راه راست هدايت کرده اند، همچون ستارگان تا ابد تابناک مي شوند.»
علاوه بر آنچه تا کنون نیز گفته شد لازم به ذکر است که آنچه رهبران مورمونها در رابطه با سه ملکوت تعلیم میدهند با آموزۀ کتابشان مغایرت دارد.

اول نیفای 35:15 روح انسان یا در ملکوت آسمان ساکن خواهد شد و یا برای همیشه به جهنم، مکان ترسناکی که شیطان مهیا نموده برای همیشه انداخته خواهد شد. (برای مطالعۀ بیشتر به مورمون 23:9، اتر 18:4، هلمن 18:14-19، آلما 26:3 و 40:26 و 4:41 و موسیا 11:16 و دوم نیفای 28:2-29 و 16:9 و21:28-22 و سوم نیفای 11:27و17 را مطالعه کنید).

از مورمونها بپرسید: 

· لطفا از کتاب مورمونها اول نیفای 35:15 را بلند بخوانید.
· آیا در این بخش از کتاب شما اشاره نشده که فقط یک ملکوت آسمان و یک جهنم وجود دارد؟
· شما آموزۀ رهبرانتان را که به سه ملکوت مجزا اشاره میکند را چگونه توجیه میکنید؟


